
 الملتقى الوطني: الرواية الجزائرية المعاصرة وأسئلة الألفية الثالثة، مقاربات وشهادات.                  

 .2025أكتوبر  13و12يومي:                                      

 الجهة المنظمة: المركز الجامعي عبد الحفيظ بوالصوف، ميلة.                 

 لعيسى لحيلح. "كرّاف الخطايا"عنوان المداخلة: أزمة المثقف وتداعيات السلطة في رواية                 
The crisis of the intellectual and the repercussions of power in Issa Lahilh's novel "The Carrier of Sins." 

 .الإسلامية. قسنطينةير عبد القادر للعلوم الدكتورة حميدة قادوم، جامعة الأم                 

 كتورة ليلى رحامنية، جامعة محمد الشريف مساعدية سوق أهراس.الد                 

 ملخص:

تبوأت الرواية الجزائرية المعاصرة مكانة مرموقة في مسار الرواية العربية بشكل يعكس 
 ، وقد عرفت في الآونة الأخيرة تزايدا واهتماما كبيرا منالقضايا التي تناولها الروائيون أهمية
الجوائز يج بلأشخاص والمؤسسات على حد سواء، واشتدت المنافسة في هذا المجال للتو قبل ا

صبا من تاريخ الجزائر الحديث مجالا خ- في سبيل ذلك-اتخذ الروائيون ف العربية والإقليمية.
ا ظرفا تاريخيا نيات باعتبارهللكتابة والتأليف، ومن المراحل التي حظيت باهتمامهم مرحلة التسعي

 طارئا سجّل نفسه بقوة للخوض في غمار مرحلة روائية جديدة.

وتعد تجربة عيسى لحيلح واحدة من النصوص الروائية التي أثارت قضية العلاقة بين 
ية من صراعات اجتماعية يهيمن فيها أحدهما على عن هذه الثنائ )السلطة والمثقف( وما ينجر

لسلطة عن فعل ابناء على ما تقدم، تهدف هذه الورقة البحثية إلى محاولة إماطة اللثام  الآخر.
رواية "كراف الخطايا" لعيسى لحيلح التي  وردة فعل المثقف إزاء ذلك من خلالفي المجتمع 

 تضع شخصية المثقف في صراع مع السلطة من جهة ومع المجتمع من جهة أخرى.

 .الأزمة -المثقف -السلطة– الصراع - ات المفتاحية: الروايةالكلم 
Summary : 

The contemporary Algerian novel has occupied a prominent position in the 

Arab novel's history, reflecting the importance of the issues addressed by 

novelists. Recently, it has witnessed a significant increase in interest from 

individuals and institutions alike, and competition in this field has intensified for 



the award of Arab and regional prizes.To this end, novelists have taken Algeria's 

modern history as a fertile ground for writing and authorship. One of the periods 

that has received their attention is the 1990s, as it represents a unique historical 

circumstance that has strongly established itself as a means of embarking on a 

new novelistic phase. 

Issa Lahilh's experience is one of the novels that raises the issue of the 

relationship between (authority and intellectuals) and the social conflicts that 

result from this duality, in which one dominates the other 

Based on the above, this research paper aims to attempt to uncover the 

influence of authority in society and the intellectual's reaction to it through the 

novel "Krav Al-Khataya" by Issa Lahilh, which places the character of the 

intellectual in conflict with authority on the one hand and with society on the other 

Keywords: novel - conflict - power - intellectual - crisis. 

 مقدمة:

ا الفرد/المثقف، التي يعيشهأدبيا يستوعب الدفقات الشعورية الانسانية تعتبر الرواية وعاء 
خاصة في فترة تجتمع فيها المفارقات المتباينة من أزمات وعنف وتلاعبات وتسلب بحضورها 

الثورة والكتابات الابداعية  غداةجل المقومات الانسانية، وهذا ما حدث مع الرواية الجزائرية 
المتلاحقة ترسخت في ذهنية المثقف الجزائري الواعي بمأساوية  تفالأزماالمصاحبة لها، 

 هالوضع وارتداداته التي تستهدفه بدافع الخوف منه الى قهره وتقزيمه ومحاولة القضاء علي
 مخططاتهم السياسية.وعلى وعيه الذي يهدد مصالحهم و 

بارز في استيعاب بركانية الثورة وتمردها فلامست نفسية القارئ وذهنه  كان للرواية دور
 توقظلطبقة السياسية الحاكمة، وكأنها تصفع برفق وهدوء ما يحدث في ال بسلاسلهليه إونفلت 

  .عن الحرية وجل الحقوق الى الدفاعالحس الثوري وتوحد الصفوف بتوحيد الهدف والدعوة 

ريخيا سجلّ ظرفا تا باعتبارها وجهّت أزمة السبعينيات أقلام الروائيين الجزائريينقد و 
نفسه بقوة وأتاح فرصة خوض غمار مرحلة روائية جديدة، تضمن للكاتب الجزائري مادة دسمة 
تحقق مسايرته قالبه الذي يعكس وعيه ويجسد ثقل فهمه واستيعابه للأوضاع السائدة في البلاد. 



ائد كما يناوش سن يحلل الوضع الأل و ممثل الطبقة المثقفة في المجتمع يحاتباره فالكاتب باع
ي، ن ثنائية المثقف والسلطة قد لعبت أدوارا كثيرة في الميدان الابداعأالسلطة بقلمه ووعيه، فنجد 

وضع معالم وحدود لمفهومية السلطة منهم "ميشال فوكو" المفكرين قاد و كما حاول كثير من النّ 
نظرية سياسية  وألعالم و رؤية لأمفهوم السلطة لا يستند على فلسفة في التاريخ  بأنالذي يرى 
 رجة الاولى على واقع الصراعات التينما يرتكز على مفهوم استراتيجي يركز بالدّ ا  محددة، و 

، نها ليست قوة معينة وهبت للبعضألطة ليست مؤسسة كما تخترق الحقل الاجتماعي: "فالسّ 
 (ورديوب بيار)ن أمعقدة في مجتمع معين" في حين استراتيجية نها الاسم الذي نطلقه على أ

ت عن نظام من العلاقا ن السلطة ليست شيئا متموضعا في مكان ما ، و إنما هي عبارةأيرى "
 المتشابكة .

 كراف"الوقوف عند رواية  تحاول هذه الدراسة (بورديو)و (فوكو) رأي الىاستنادا 
ضحت تيمة أالسلطة والمثقف، أين  ثنائيةالتي عبّرت عن  (عبد الله عيسى لحيلح)ـل "الخطايا

وعاتها معظم موض طرح الروائيالمثقف مادة تشكلت منها البنية السردية الروائية، فقد حاول 
ضاءة جلّ  شخصية غدت هذه الف الراهن. جوانبها الحياتية التي تعد مثارا للجدل في وقتنا وا 

احة السردية في الرواية، أين منصور" مهيمنة على معظم السالمثقفة والمجسدة في شخص "
 .قلق الوجود والضياع والعبث المفروض مع الحياةو تجلى صراع المثقف والسلطة 

  المثقف والثقافة:-1

مة فهناك من يعتبر "الثقافة مرادفة لكل الآراءأما مصطلح المثقف فلقد اختلفت حوله 
culture  في حين كانت كلمة "مثقف" مرادفة لكلمةintellectuel واللفظان لا يأخذان معناهما ،

وروبي كاملا كما يستعملان في الخطاب العربي المعاصر، والا بعودتنا الى سياق الخطاب الأ
هو  هذين اللفظينن شيوع استعمال أذلك  1المعاصر، لا في سياق خطابنا العربي القديم"

                                                           
 .50، ص2009، 1دوار، الانتشار العربي، بيروت، لبنان، طالمثقف، مداخل التعريف والأ زكي العليو:1



 وروبية/الفرنسية انبهارنا بالغرب واستيقاظنا على حرب نابليون الذي قيل عنه ناشرا للحضارة الأ
تحديد  إذا من ، فكان " لابدومنه ارتبط معنى " الثقافة" و"المثقف" بسياق الخطاب الاوروبي.

ربي ي ذاته، سنفكر فيها ونتحدث عنها بالمعنى الع"الثقافة" من داخل الوطن العرب المفهوم لهذه
غوية الاشتقاقية اللو للكلمة، وهذا المعنى ولو أنه مولد حديث، فهو يتميز بتلك العلاقة العضوية، 

ل الكلمة وروبية حيث تنفصبين كلمة "ثقافة" وكلمة "مثقف" وهي علاقة لا نجدها في اللغات الأ
انفصالات لغويا  intellectuelالكلمة الدالة على "المثقف" عن cultureالة عن " الثقافة"/الدّ 

 .2تاما"

أن  اما ينقص المثقف العربي هو ووعيه باستقلاليته عن نظيره الغربي، فليس شرط إن
رسخ في ن يتأسلم وواجب علينا اتباعه، بل الشرط الذي لابد صح والأما جاء به الغرب هو الأ

ة لها فكرها وتراثها وتاريخها وحريتها الفكرية والابداعية التي تؤكد ننا أمّ أذهنية العربي هو 
"فالشخص الذي يحتمل أن يصبح خائنا لثقافته بسبب  صعدةمشروعية الانتاج على جميع الأ

حياة متنافسة، سوف يشعر بالضغط إمّا للعودة من حيث جاء، أو أن يصبح  لأنماطمحاصرته 
فرزت جملة أفالهزائم الثقافية المتوالية التي لحقت بالمثقف العربي  3خر مختلف تماما"آشيئا 

 .اطؤو هويتهم ليعززوا  الغزو الغربي ويجسدوا الخيانة والتّ ولغة العربية منهم تنكروا للّ 

 المثقف وأزمة الكتابة: -2

نف الموجود هته بنفس درجة العقع وواجية في فترة التسعينات الواالرواية الجزائر سايرت 
الصحفي  ته بوعيها كل في مجاله، فقد كتب، نجد نصوصا ابداعية كتبت بعنف الواقع وتحدّ فيه

والكفاح،  مبلغة العنف الاعلامي وكتب المثقف بلغة العنف الابداعي وكتب العسكري بلغة الدّ 

                                                           
 .51، صالسابقالمرجع -2
، 1سيد الصاوي، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، ط د.خرون: نظرية الثقافة، ترجمة آميشيل تومنبسون و -3

 .383، ص1977سنة 



من تناقضات  د فيهئساالعنه وعن رت لتفرز نصوصا واجهة الواقع وعبّ كل الكتابات تضافرت 
 محاولة استشراف مستقبل الواضع المربك.

ارعت وايا، فتصوضاع كاختلاط النّ فيها الأت نية مرت بها الجزائر اختلطهي حقبة زم      
بة قنعة فأصبح من الصعو المصالح الشخصية من جهة والمصالح الوطنية من جهة وكثرت الأ

 يضا على الصعيد الابداعي اذ هناكأمييز بين الحقيقي والمزيف، وهذا ما نجده كان التّ بما 
عنها  رق وطنه عليه، وهناك من قمع استرسل ذاته وكتبها ليعبّ من يكتب ليخدم ذاته متجاوزا ح
 .باعتبارها شاهدا على الحدث

التي عاشها ولم يسلم من مخالبها القاسية، وباعتباره الثورة  عن "عيسى لحيلح" كتب
ين شخصيته قاطعات البارزة بمثقفا فقد كتب ذاته المعنفة وأناه الصارخة وهذا ما نلمسه في التّ 

ره فهو مولع بتسريد خواط ."كراف الخطايا"الجامعي المثقف بطل نصه  (منصور)وشخصية 
وائي مرحلة التسعينات التي عاشها الر ح بهو تصريالليلية المجسدة لصراع الفرد والمجتمع، 

فيه وفي انجازه المتخيل الذي ربط جسرا وثيقا مع القارئ وحسسه بهلع الحقبة ومأساويتها،  أثرتو 
 .وتوثق في الذاكرة الجمعية للمجتمع الجزائري الجزائريينوهو وضع مسّ كل 

نا اللحية هص حتى في الشكل الخارجي نقصد بين الراوي وبطل النّ  طابقيظهر التّ  
 شعر ذقنه الأشقر صار يبدو وكأنه لحية، كل الغرباء واللّامنتمين...شعره منفوش،الحمراء "

 (الاربعينيات) مرحلة عمرية واحدةكما انهما ينتميان الى  4"أما فحْصته فقد مال لونها إلى السواد
يد ن موالن لحيلح مأول والثاني هو عشر سنوات على اعتبار ن الفارق بين الجزء الأأذ إ

 .ت اهتمام موحدة من مطالعة وكتابةيضا تجمعهما الثقافة الواسعة ومجالاأ م،1963

بعملية جرد ايديولوجي لمختلف شرائح المجتمع الجزائري في فترات زمنية  (لحيلح)يقوم      
لمتن ا لجزائر اعتمادا على نمذجة شخصياتفي ازمة سباب الأألى فصول و إبعينها، ليتعرض 

                                                           
 .76، ص1ج ،لمدونةا-4



ن كل شخصية هي تجسيد لتيار سياسي وفكري بعينه، فكان البطل مثقف بدرجة أالسردي اذ 
كبيرة تتيح له تعرية المستور وكشف خبايا القضايا الاجتماعية الاليمة من خلال كتابته لواقع 
قرية صغيرة كانت بمثابة عينة تمثل المجتمع الجزائري ككل، فكان منصور المثقف الغريب 

 .قلم معهاأهله غربة فكرية ذهنية لا تجد من يتفهمها ويتبين ا

 صراع المثقف مع السلطة والمجتمع: -3

لى اعاش المثقف وسط بيئة النفاق والكره وصراع المصالح الشخصية هذا ما دفعه 
الهروب لعالم الجنون كسلاح يتغلب به على كمية الجهل والزور المتفشية في القرية، ونجاحه 

اعتمد  قدفالحقائق المدفونة وخلع الاقنعة الكاذبة،  في مسرحيته الجنونية سهل له الوصول الى
الراوي على وصف خطط وحيل الشخصية المجنونة التي تساعده في الوصول إلى الحقيقة، 

لعام الاجتماعي المعروف على سق اي هذا المسار يلجأ إلى تصرفات خارجة عن النّ ونجده ف
ن أجل كشف ة مها خليلته تضليلا لأهل القرينحو ما نجد في وصفه للقائه مع أخته على أنّ 

  .حقيقتهم وتعرية تفكيرهم الجاهل

ي بالهدايا والعطايا طمعا ف عليه وانهالوا رنتج عن ذلك تسارع أهل القرية إلى منصو 
ايا واعطاهم موعدا واحد في ليلة داله (منصور)ن ينال كل واحد منهم شيئا من الخليلة، قبل أ

كل الطماعين من  اجتمعن تكون الاشارة الضوئية هي الدليل، ولحظة الموعد أواحدة على 
يرة هي ث، وكللسلطة الدينيةهل القرية ومعظمهم من وجهائها وعلى رأسهم امام القرية الممثل أ

 .هل القرية وتكشف دناءة البشرأالمطبات التي توقع ب

كل شاردة وواردة متتبعا اثر الخطايا خطوة خطوة،  (منصور)ن دوّ ر الكاتب كيف يصوّ         
تضع  يكاسيت بأصوات الحيوانات التشرطة الأو بتسجيلات على أفي كراسته  هكتب امسواء ب

كل طبقة في مكانها الحقيقي حسب رأيه المؤسس على حقائق كشفها وتأكد منها، هذا الشريط 
ذلها، هذا و حقيقات فأضحى يصارع العذاب ويواجه التّ  ،(منصور)ل ةقلب الموازين وجلب اللعن

النسخ  تعليقو باستنساخ كراسته  ادرة قرر فضح كل شيءما دفع به الى الرحيل لكن قبل المغ



صدقاء لبت كل الموازين واضحى الخوة والأحربا غبراء ق ما جرّ عليها على جدران القرية  ليلا
التاريخ موثقة بهي خطايا ، ليهإقرب حد في حق الأكبها كل واجراء جرائم ارت متناحرينعداء أ

 و التهرب.أ للإنكاروالساعة وأدق تفاصيل القضية مما ينفي أي احتمال 

 صراع المثقف مع السلطة:-4

  (منصور)يعود  عندما بعد عشر سنوات يتجسد صراع الشخصية المثقفة في الرواية 
ازداد ل الحافوضاع قد تحسنت لكن يصاب بخيبة أمل ن يجد الأأمل أعلى في الجزء الثاني 

لى رتبة نائب في البرلمان والسارق البسيط صار ينهب الملايير والرذيلة إمام الإبترقية  سوء
السرية صارت علنية، فسادت لغة الدم والسلاح لمكافحة النهب والرذيلة والسوء، فكان جهد 

علانات ا  وروبية من منتوجات وسلع و الأ الدول عندة ضحت القرية صورة مقلّ أو  هباء (منصور)
يرة ناث، كل هذا أحدث حرقة كبربية ، ولباس العري المستهجن للذكور والإدخيلة لمشروبات غ

 .سهم "العم صالح القهواجي"أوعلى ر  لأحبتهخاصة بعد فقده لدى منصور 

أن يتقرب من أهل القرية ويدخل حياتهم الخاصة بإيهامهم مرة  (منصور)واستطاع 
يف كف على اسرارهم لينقل لنا فجيعة الفترة وغرائبيتها، وقفللمخابرات  أخرى على أنه عميل

استبيح الدم الجزائري والعرض والمال، كيف تغلب المصالح الشخصية وتتناحر متناسية دم 
 ي سنّ نه فأا رغم محتار  حال البلاد ويقف (منصور)عداد الهائلة منهم، يستغرب الشهداء والأ

ين لكنه وهو ابن القرية لم يتمكن من استيعاب الوضع وفهم مجريات الاحداث، بعر سن الأ الوعي
يه خيوط لم فالث يلمواعدا بجزء ث لينتهي به المطاف غريبا وحيدا يقف على هامش الاحداث

شاعة نواع البألد جسد كل هو حصر للوضع الجزائري في زمن تاريخي خاو  الوضع المميت.
 .التناقضات

ائي، ماهي الذهني بين البطل والرو قارب الفكري والتّ هو التّ  في هذا الصدد أن ما يهمنا 
ع والوعي الوطني الايديولوجي للوض ،خير قد جسد شخصية مثقلة بالهم السياسين هذا الأأاذ 

توجيهه نحو ي و فكر الروائ قلصفي ا زمة سببباد بعدها، فكانت الأعمستشرفا حال البلاد وال



 مالياتبج (منصور)فرزت الوعي الذي جسد شخصية أمنحى بعينه، تلك الظروف هي التي 
 ناه.أيديولوجية حملها ذاته و ا  معرفية و 

نها أعلى اعتبار دون ذكر اسمها  (منصور)الرواية بوصف شخصية  (لحيلح)ستهل ا
قوله: ا في ين يصرح باسمهأوصولا للصفحة الخامسة شخصية مثقفة واصفا حالتها الاجتماعية 

"لكنه أثر ان يأكل من عرق جبينه وكدّ اليمين  أستاذ، فمنصور 5وهنا عاجله منصور بالسؤال""
 نهإ 6ن"و شهريأستاذ ألزمه المرض شهرا إو أ حين يستعاض به عن استاذة تفرغت للوضع،

ل شهادة ذي يحمبه الظن وهو ال يسيئوان أكاديمي خريج جامعة فرنسية "كيف لهم المثقف الأ
عن  خر عن قرب وواكبهعلى الآ عرق جامعات فرنسا"، فهو مزدوج الثقافة واللسان تعرفأمن 
ب الثقافة الغربية من مشاربها الصافية فأخذ عنهم شغف المطالعة والمعرفة وهذا تشرّ  ، كثب

لمجلدات وامن الكتب السميكة  ول ما يشد نظرك هذه الرفوفأ" ن أذا إغرفة نومه ما تجلى في 
الضخام، وما يليها من كتب ذات تغليف عادي وما يلي هذه من كتب أصغر هي كتب جيب، 

غلبها روايات وقصص ودواوين شعرية، وهو له مساهمات في القصة والشعر على كل أو 
للثقافة الغربية ومنتجا في ذات الوقت، وهذا ما ينم عن وعيه المعرفي  ، فنجده مستهلاك7حال"
 استيعاب الاخر ومنافسته.درته على وق

على و  كثيرة من العنف الرمزي لأشكالقد تعرض  (منصور)ن أفي خضم السرد نجد         
ائل عنف غير فيزيائي، يتم أساسا عبر وس هو (بيير بورديو)حسب رأي  خيرن هذا الأأاعتبار 

التربية وتلقين المعرفة والإيديولوجيا، وهو شكل لطيف وغير محسوس من العنف، وهو غير 
اما كبيرا الفكر الماركسي الذي لم يولي اهتم (بورديو)مرئي بالنسبة لضحاياهم أنفسهم. وينتقد 

كما أشار  ،عنف المادي والاقتصاديللأشكال المختلفة للعنف الرمزي، مهتما أكثرا بأشكال ال

                                                           
 .5، ص1ج، مدونةال5
 .1ص ،1ج: دونةالم6
 .3، ص1،جدونةالم7



ال فعّ  هإلى أن العنف الرمزي يمارس تأثيره حتى في المجال الاقتصادي نفسه، كما أنّ  (بورديو)
 ويحقق نتائج أكثر من تلك التي يمكن أن يحققها العنف المادي أو البوليسي.

هم غالبا ذلك فهم. ولؤ يمارس العنف الرمزي على الفاعلين الاجتماعيين بموافقتهم وتواط     
اخل وسائل د ونه كبديهيات أو مسلمات ويدمجونهما لا يعترفون به كعنف؛ بحيث أنهم يتقبل

يمكننا  (ديوبور )التربية والتنشئة الاجتماعية وأشكال التواصل الاجتماعية. فحسب وجهة نظر 
هي ففهم الأساس الحقيقي الذي تستند إليه السلطة السياسية في بسط سيطرتها وهيمنتها؛ 

تستغل بذكاء التقنيات والآليات التي يمرر من خلالها العنف الرمزي، والتي تحقق نتيجة 
مضمونة بأقل التكاليف وبفعالية عالية، خاصة وان هناك توافق وانسجام على المستوى البنيات 

 الموضوعية الواقعية ومستوى الذهنية الفكرية المقصودة.

 وفهو عنف ملموس مادي تختلف مظاهره، وأما الثاني فهول ا الأالعنف اذا له نوعان، فأمّ    
ووضح لنا أهم وسائله ومدى فعاليته التي ترضي السلطة السياسية،  (بورديو)الذي تحدث عنه 

وعليه يمكننا القول باستحالة وجود مجتمعات انسانية تخلو من العنف بمظهريه، وهذا ما أكدته 
 الدراسات التاريخية للمجتمعات البشرية.

ساسا على الاشارات والإيحاءات الضمنية المتخفية في طيات أيعتمد العنف الرمزي      
الكلمات المنمقة البريئة، فهو ضغط نفسي يستهدف صاحبه دون ان يشعر به المحيطون به، 

الشخصية المراد تدميرها، والتي تصاب بداء  ر يستهدف الفكر ومعنوياتخفي مدمّ  هو سلاح
لى الانطواء والعزلة ويقضي فيها على إا يؤدي بها ممّ  لشديديناوالارهاق  ،والرعب ،الخوف

كل الطاقات الابداعية والايجابية، هو داء يقتل صاحبه من الداخل ويفتك به تدريجيا معتمدا 
 جمالية الاهتمام والحب والكلام المرموق والمعاملة الطيبة.

فاق نّ سيطر عليها الزيف وال التي، و هل القريةأالعلاقات الرابطة بين وهذا ما تجلى في       
ملات والمحبة الاخوية مجرد قناع يتخفى وراءه المنافقون اوالكذب، فكانت الاهتمامات والمج

 لخدمة مصالحهم الشخصية.



تمعه من ا يعتري مجمّ يعتبر العنف الرمزي تيمة بالغة الاهمية تيسر للمبدع التعبير ع    
قفة التي ترهب بثقافتها وعلمها كل من يحاول ضغوطات سياسية تمارس على الطبقة المث

طمس هوية الوطن والمساس بقدسيته، وهذا ما تجسد في الكتابات الروائية الجزائرية التي 
عيسى )ل اّ كراف الخطايرواية ّ ات السياسية المصاحبة لها، فنجد تناولت موضوع الثورة والارتداد

ساخنة  نها فترةأالثورة على اعتبار  هم الروايات التي تحدثت عن قترة ما بعدأمن  (لحيلح
 ومشحونة اختلطت فيها كل الحسابات ووصلنا لمرحلة من يقتل من.

  تداعيات السلطة وأثرها على المثقف:  -4

اهتمت الرواية بمصير النهضة في المجتمع الجزائري وهذا ما يؤكد قضية تعنيف 
وتغريبه من خلال سلب حريته جراء تدخل السلطة السياسية والاجتماعية في الحرية المثقف 

نكسار المشروع اجراء   وقمعها، هذا ما خيب أمل المثقف وخلق لديه انتكاسة الشخصية
النهضوي القومي، ونظرا لنضج الوعي لدى الكاتب نجده متأثرا كثيرا لما يصيب الوطن من 

لى إازمات وألام على الصعيد السياسي والاجتماعي والثقافي، فيأبى الوقوف كمتفرج بل يلج 
حلول مجربا ما قرأه مستثمرا وعيه وثقافته وسعة اطلاعه، وهنا نقف داخل الازمة باحثا عن 

 عند ايجابية المثقف ومدى فاعليته تجاه وطنه وشعبه.

 السلطة الدينية: -أ

عوة الى دلى قضية أدلجة المؤسسة الدينية وكيف تتحول الإفي نصه  (لحيلح)يتعرض       
ية تفُتى بحسب ى الشرعلفتو ا لتحقيق المصالح الشخصية المادية، فتصبح الله والامامة الى مهنة

له وهنا تميل الكفة لمن معه المصلحة ولمن يدفع اكثر، هذا ما دفع بمنصور ذات يوم  المفتي
حرك ت بقوله:" يا شيخ، هل يجوز في ديننا أن نخدع الناس؟ للإمامبعد صلاة الفجر التوجه 

ري فيها من غم ما يسخفيفة، وقال بلغة باردة وقور، ر خ في جلسته وأكرم لحيته بمداعبة الشي
 لا حرارة الصدق ولست أدري لماذا تصير جمرات الدّين قطعا من جليد بين شفاه المتدينين؟

يجوز في ديننا أن نخدع أحد مهما كان دينه أو لونه أو وطنه. وسكت كأنه قد أنتهى من قراءة 



، 8عه"لمن يسميجوز فيه زيادة ولا يجوز فيه نقصان، أو هكذا أراد ان يوحي  نص مقدس، لا
واصل  اخر فقد شيءفقد أكد الامام بفتوته حكم تحريم الخداع، لكن منصور كان في ذهنه 

 إحدىحواره مع الامام وفتح أمامه قضية صاحب المقهى "العم صالح" الذي احتال على 
الفرنسيات وتظاهر بحبه الشديد لها حتى ملّكته أموالها فتركها في بلدها وعاد غنيا ووجيها من 

ي لذأحس بالشرك اوجهاء القرية، له مقهى وبيت مزخرف وأدى فريضة الحج. ارتبك الامام و 
نصبه منصور فأصبح يقلب رأسه باحثا عن حسن التخلص دون ان يسجل تناقض في فتوته 

 يغفر : إن الله لامقام مقال وليس كل ما يعرف يقال زد فوق هذاالاولى، فيقول:" يا ولدي لكل 
فهكذا يوظف الدين في القرية وهذا هو المقصود  9دون ذلك لمن يشاء" أن يشرك به ويغفر ما

 دين.بأدلجة ال

 ية:السلطة الاقتصاد-ب

يضا أدلجة اقتصادية وهذا ما تجلى في تكالب المسؤولين على نهب المال العام أكما نجد     
اعات س تمضمن نهبه....ولم  ابطريقة بشعة " حديثهم هذه المرة عن سوق الفلاح ...احتارو 

قلائل حتى انتشر خبر بينهم فحواه أن مصالح الامن قد ألقت القبض على اللصوص ...وأشهد 
ق نهم رئيس البلدية ومدير سو إ...  بريؤونة الشباب الذين سجنتهم الدولة عان مجمو ي يا أب

يعيد لهم  نهأاتجهوا الى نهب المال على المسؤولين ت الدائرة على فئة ، فكلما ضيق10الفلاح"
فوذ ويعوض سلطتهم المفقودة، فيكون المثقف في هذا المجتمع قابعا تحت رحمة الخوف من النّ 

ل من لا ترحم تسوق كابداء شهادته او التصريح بما برأيه وما شاهده من فساد، فهي فئة 
 يعترض طريقها.

 

                                                           
 .7ص ،1، جمدونةال8
 7ص  ،1.ج مدونة:ال9

 .245-244، ص1ج مدونة:ال10



 السلطة السياسية:-ج

 ءلجز منية في اجزائر، فقدم المؤسسات الأمن في اللى جانب الأإيضا أ (لحيلح)تعرض       
نها خطر دائم يهدد المثقف بثلاثية " السوط، القفص، الهراوة" أما في الجزر الثاني أول على الأ

لسلطة ن يمتلك امهو  (منصور)ن أسار اكثر تعقيد اذ انه يتعلق بالمخابرات خاصة و  فالأمر
من فوق  لحياةبابا لرؤية امثقف المسكين المخابراتية حسب الشائعة الرائجة والتي فتحت لهذا ال

كما كان يراها غيره من أصحاب السطلة، جعلت منه انسانا متحررا من الخوف وطأطأة الرأس، 
هي مفارقة عجيبة فلانه مثقف عاش مضطهدا ولكن الكذبة غيرت حياته وصنعت له سلطة 

 زيف وكذب لا مكان للصدق والحق فيه. عوجاه، هو مجتم

ل القو من والأين والاقتصاد من خلال توظيفه قضية أدلجة كل من الدّ  (لحيلح)أراد       
بتدهور منظومة القيم في المجتمع الجزائري، فقد سادت المصلحة والزيف والرياء وأضحت 

خلاقية والشريعة الاسلامية، فهذه الخلخلة الاجتماعية الماديات تطغى على حساب المبادئ الأ
عنيف ور التّ فيه شع قتعمّ جزائري ومارست عليه خلخلة نفسية داخلية انعكست على المثقف ال

هميش التّ ل و المجسد في اتخاذ الصمت الملجأ الوحيد لضمان العيش وان كانت عيشة فحواها الذّ 
ان الذي "ذلك الانس ص عن قد كتب النّ غيير، فنها تبقى عيشة تحمل أمل التّ ألّا إ والاضطهاد

لوجيا في المجتمع بين البحث عن الحقيقة العلمية وبين الايديو عارض القائم فيه و يدرك ويعي التّ 
 في نصه الروائي. (لحيلح) قصدههذا ما  11السائدة"

ا يولد حساس بالاغتراب مإلى إيحول  ن المثقف في الرواية يتعرض لتعنيف كبيرأنجد       
دمان الخمر، الانتحار، الرغبة في الانتقام، و " الانط ضار اللجوء الى القتل، الاستحاء والعزلة، وا 

منصب دون فبقاؤه ، 12الدائم للموت، ألفة القبو، اللامبالاة، الجنون والصرع، التطرف الديني"

                                                           
 ،1973، 1، بيروت، طالآدابترجمة جورج طرابيشي، منشورات  جون بول سارتر: دفاع عن المثقفين،11
 .33ص

 .256، ص2005، 1بيروت، لبنان، طيحي عبد الله، الاغتراب، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 12



 نأحد، هنا نجد أليها إنه صاحب شهادة عليا قلما يصل أوتهميش، خاصة و قصاء إعمل 
ن أب ه اللهرحم ارللروائي الكبير الطاهر وط خير يقرّ ن هذا الأأاذ  (لحيلح)منصور يتقاطع مع 
د زمة في الجزائر فهي منعرج حاسم في البلات عليه في حياته هي مرحلة الأأصعب مرحلة مرّ 

لى إ فيضا، فانتقل من مرحلة الفرد المثقف الهادئ الجبان والمعنّ أوعلى مستواه الشخصي 
رض عالقمع التي ت أشكاللأن خر، مرحلة الفرد الثائر سياسيا والمتمرد حاملا سلاحه ضد الآ

مت عليه الدفاع عن نفسه ومواجهة رمزيات العنف المقنعة بالثورة الايديولوجية بعنف لها حتّ 
مضاعف رغبا في دحر الظلم وتحقيق ذاته والدفاع عن افكاره التي تمثل الحقيقة المراد قتلها، 

رج أجبر على هجر مدرادي وغير متوقع لكنه مفروض "فقد إفصعوده للجبل رد فعل غير 
بجامعة قسنطينة، ترك طلبته وطالباته والقلم والقرطاس وجاء يعظ ويرشد ويقتل...يمتلئ الدراسة 

  13"يمتلئ حبا يمتلئ كراهية.. شعرا يمتلئ وجدا،

هوة سحيقة بين ذات مثقفة ومجتمع ناكر قامع لها، وهذه الهوة تنتج  يبين هذا الشاهد
ت لغة لتحوّ  ن موقها منعدمحتما تمردا على العالم الخارجي باحثتا عن موقعها الحقيقي، ولأ

ل، لا المثقفين العضا بداء"وأنا يا أبي كأني مصاب  :(منصور)يقول  ،لى سلاح ودمإالثقافة 
لي بالحياة الخشنة، ويا كم أخاف أن أراني أتفيأ ظلال مشنقة  قدرة لي على المواجهة ولا طاقة

يوما ما، أو أؤنس وحشة زنزانة رطبة، أو أرى دمي على إسفلت الطريق...ربما انا جبان ولا 
 14لي رغبة في ان اكل قوتي بالشوكة والسكين..."عيبا الجبن في المثقفين، ربما أنا مثلهم 

ع المثقفين وهذا ما تجلى في الرواية لكن في الواق نه صفة كلأينسب الجبن على  (منصور)ف
لم يكن جبانا بل حمل السلاح وواجه العنيف بكل قوة وربما هذا الفارق الوحيد  (لحيلح)ن أنجد 

 المتخيل الروائي. (منصور)الواقعي و (لحيلح)الذي نلمسه في مقارنتنا بين 

                                                           
 ب،المغر  الدار البيضاء، مطبعة النجاح الجديدة، الولي الطاهر يعود إلى مقامه الزّكي، الطاهر وطار،13

 121ص م،2000مارس 
 .148، ص1،جالمدونة14



 (لحيلح)دام عشر سنوات، و نجد  الذي من القرية (منصور)نسجل في الرواية هروب       
 خر يترجم غياب الانسجام بين الفرد ومجتمعهآقد صعد الجبل  فرارا من الواقع، فهنا تقاطع 

كثر أوغياب القدرة على تغير واقع باسره، فمنصور عندما عاد بعد عشر سنوات وجد الوضع 
 ا.م شيءن توعدنا بجزء ثالث علّه يخط فيه أولم يجد حلا سوى  فظاعة

ن أنم عن وهذا ي اليها ما عاد نجبل تاركا منصبه وحياته لكنه سرعافقد صعد ال (لحيلح)ما أ
المثقف لا يرضى بالعنف بل يحاول دائما تغيير الواقع والتعايش معه نافيا لغة الدم والسلاح 

هذا أن صدق الوعي قد أصبح مرادفا لعدم القدرة دون تنازله عن اهدافه وقناعاته " ومعنى 
 التوقعات.كان واقعا مريرا فاق كل  15"مساك بالواقع كله فضلا عن تفسيرهعلى الإ

يدينا على جدلية المثقف والعنف الممارس عليه من طرف أص الروائي الذي بين يقوم النّ     
بواب يختار المثقف عزلة " في مكان بعيد متحاشيا فعندما لا تغلق كل الأ، جتمع والمالسلطة 

الانعزال يشمل الذات المزدراة، الذّات المصدومة المنهزمة أمام واقع العالم الخارجي، الا" أن 
صلب كالصخرة، الذات المهزوزة وقد مورس عليها أعنف فعل ممكن: إنه الاهمال والاقصاء 
وكذلك تحسيسها بالدونية وباللاجدوى، يليها الانعزال، أي تحاشي العالم والذات، الاعتزال وهو 

 16ج الفكري أو حالة من الموت الاكلينيكي".التشنّ  أن تكون الذات رهينة حالة

 هذا ما جعل "منصور" يفكر ويعتزل العالم وذاته في حقبة من الزمن لكن سرعانكل 
لعبة من يمحو من، فكلاهما رافض ما يعود للمجتمع ليحتك به ويعانده ويقف في مواجهة 

لجزر  الّا عودة تؤسسفي القضاء عليه ليتفرد بالسيادة، فماكنت عودة منصور  راغب للأخر

                                                           
دار  خطاب النهضة والتقدم في الرواية العربية المعاصرة، رزان محمود إبراهيم،15

 201ص م،1،2003الشروق،عمان،الأردن،ط
، فية الثالثة، منشورات الاختلافلالعربي في القرن وبداية الا للأدب محمد معتصم: الرؤية الفجائعية16

 .184، ص2001، 1الجزائر، ط



لّا جراء الوئام المدني الذي غير مجرى علاقة شعب البلاد إ (لحيلح)اخر، وما كانت عودت 
 الامن. فساد السلام وعمّ 

 خاتمة: 

دت الرواية صراع المبادئ والقيم من جهة والمصالح الشخصية من جهة أخرى، جسّ 
رفة التي جمعها من العلم والمعولى ممثلة في المثقف وجملة القناعات الواعية فكانت الكفة الأ

فرازات راهن ساير إورؤيته الثائرة للعالم رغبة منه في التغيير والتجديد، في حين كانت الثانية 
 خلاق لهدف تحقيق مادياتها الوحشية، هوالتي قلبت الموازين وجابهت الأ بفظاعتهالواقع 
ت فكار ومناقشتها وتحليلها ونقدها، هو كشف لحيثياالأأراد به الكاتب الغوص في عمق صراع 

لمثقف ور الضروري الذي يلعبه افيها الموازين، مؤكدا على الدّ  اختلطبان فترة حرجة إالمجتمع 
 لام غير مسموح به.سفي المجتمع مهما تكالبت عليه الضغوطات فالاست

نقل  سردي، فهو منص الالمتخيل في النّ  منصورو الواقعي  (لحيلح)ص ثورة يؤكد النّ       
المجتمع  موظفا أدق تفاصيل تجربته الواقعية المريرة وجسد منعرجا حاسما من منعرجات الجزائر

 .حينها

د مواقف بعد الوقوف عنالمحققة في الرواية، ماهي الذهني الختام نؤكد على فكرة التّ في و      
ا خاصة جانب التعنيف الممارس عليهم الحقيقي والبطل المتخيل الكاتبكثيرة تجمع بين 

رار، فقد ضباعتبارهما مثقفان عايشا الازمة وحاولا تغيير مسارها والبحث عن حلول بأخف الأ
د ئئ السافكير الخاطالقرية محاولة منه لتغيير نمط التّ  لأهلعمل منصور على ايصال افكاره 

نا منه أن هذا الصنيع ، لكن دون جدوى فنجده يعمل على جمع خطاياهم ونشرها ظآنذاك
تيجة عكسية ونزيهة لكنه يُصدم بنفوس والعقول وتخلق بداية جديدة واعية سيولد ثورة تطهر النّ 

  فيتفاقم الوضع ويقع ما لم يكن في الحسبان.



عن مجتمع ساد فيه الفساد على جميع الاصعدة، فتفشت المصلحة الشخصية  (لحيلح)لقد كتب 
بادئ الدينية وأضحت المادة والسلطة مطمع الرعاة، فالكاتب على حساب القيم الاخلاقية والم
محاولا استشراف مستقبله بوجهة نظر بطل ثوري مثقف يؤكد حلل المجتمع وفضح مقوماته 

ها بصيص أمل يقاوم للبقاء والاشراق في سماء تمع متعفن وكأنّ جوجود بذرة صالحة وسط م
 د.الفسا وطأةن تحت ئعالية وتمسح الظلام عن مجتمع ي

 قائمة المصادر والمراجع:

 المدونة:

 .2002ولى، الجزء الاول، مطبعة دار المعارف، عنابة، الطبعة الأ عيسى لحيلح: كراف الخطايا،

 قائمة المراجع:

 الدار البيضاء، مطبعة النجاح الجديدة، الولي الطاهر يعود إلى مقامه الزّكي، الطاهر وطار، .1
 م.2000مارس  المغرب،

الشريف حبيلة، الرواية والعنف، دراسة سوسيو نصية في الرواية الجزائرية المعاصرة، عالم الكتب  .2
 .2010،  1الحديث، الأردن، ط

نى استبداد الثقافة ووعي القارئ بتحولات المع-عبد الفتاح أحمد يوسف، قراءة النص وسؤال الثقافة .3
 .2009، 1الأردن ، طجدار للكتاب العالمي عمان 

 .2009، 1زكي العليو: المثقف، مداخل التعريف والادوار، الانتشار العربي، بيروت، لبنان، ط .4
دار  خطاب النهضة والتقدم في الرواية العربية المعاصرة، رزان محمود إبراهيم، .5

 م.1،2003الشروق،عمان،الأردن،ط
، 1ي، منشورات الآداب، بيروت، طجون بول سارتر: دفاع عن المثقفين، ترجمة جورج طرابيش .6

 .33، ص1973
محمد معتصم: الرؤية الفجائعية للأدب العربي في القرن وبداية الالفية الثالثة، منشورات الاختلاف،  .7

 184، ص2001، 1الجزائر، ط
خرون: نظرية الثقافة، ترجمة د. سيد الصاوي، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، آميشيل تومنبسون و  .8

 .1977، سنة 1ط
، 2005، 1يحي عبد الله، الاغتراب، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، لبنان، ط .9

 .256ص


